. گر به گالی د

# المصلحة المرسلة

إعُدَاد

أ.د. علي بن عبدالعزيز علي العميريني

أستاذ أصول الفقه بجامعة الملك سعود/كلية التربية - قسم الدراسات الإسلامية

#### ملخص البحث:

هذا الموضوع يتحدث عن المصلحة المرسلة، وقد لاقى هذا الموضوع الاهتمام في العصر الحاضر، وهو موضوع متشعب الأطراف، ونظرية عامة تحتاج إلى أدوات فهم ملائمة وإلى جهد في استفراغ الوسع. وقد رأى الباحث تقسيمه بعد المقدمة إلى مباحث تتعلق في ارتباط المصلحة بالاجتهاد وتعريف المصلحة، وأقسامها، والمصلحة في فقه الإمام مالك، وعند الإمام الشافعي، والإمام أحمد، ونظرية المصلحة عند الخنفية، وكذلك الحديث عن المصلحة الملغاة. سلك الباحث المنهج التحليلي في تحليل الخطاب الديني وبيان مقاصد الشرع وكذلك المنهج القارن الذي ينظر بعين الاعتبار للثروة المعرفية الأصولية. وقد اتضح اتفاق الأئمة على الأخذ بالمصلحة المرسلة، ومنهم الحنفية. وأن المصلحة الغريبة والملغاة مردودة بالاتفاق.

#### القدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين نبينا محمد عليه أفضل الصلاة والسلام وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه بإحسان إلى يوم الدين.

إن البحث في موضوع المصلحة بصفة عامة، والمصلحة المرسلة بصفة خاصة، يعتبر من الموضوعات التي لاقت دراستها، والاهتمام بها رواجا في العصر الحاضر، كما اهتم به سلف الأمة فيمن سبق، فهو موضوع جديد قديم، جدته في الدراسات والأبحاث المعاصرة، التي تعكس ضرورته وأهميته بواقع الحال، أما قدمه فهو يتمثل في جهود علماء الأمة الذين بحثوا بالدرس والتمحيص والتأليف.

وموضوع المصلحة المرسلة، موضوع متشعب الأطراف، ونظرية عامة لا حدود لمغزاها، ولا مغزى لحدودها، فهو يتطلب تكلفة علمية، وأدوات فهم ملائمة لطبيعة الموضوع، كما يحتاج إلى جهد في استفراغ الوسع، ولكن حسبنا أن نشير إلى ما فعله سلف الأمة في هذا الموضوع، وقد فعلوا في ذلك الشيء الكثير كما أن للمتأخرين جهداً لا يستهان به وحسبنا في هذا الموضوع، أن نشير إلى جهد أولئك، وتقويم هؤلاء، وتعريف القارئ لفهمه وتقويمه، مع محاولة الزيادة والإضافة، بما يوافق الحال، ويلائم طبيعة المقال.

ومع هذا، فإن الموضوع ليس سهلاً في بابه، لأن العلامة ابن القيم الجوزية قد سبق من جاء بعده في التعليق على هذه الصعوبة، قائلاً: «هذا الموضوع مزلة أقدام، ومضلة إفهام، وهو مقام ضنك، في معترك صعب، فرط فيه طائفة فعطلوا الحدود،

وضيعوا الحقوق، وجرأوا أهل الفجور على الفساد، وجعلوا الشريعة قاصرة، لا تقوم بمصالح العباد، وسدوا على أنفسهم طرقاً صحيحة، من الطرق التي يعرف بها المحق من المبطل، وعطلوها مع علمهم وعلم الناس بها، أنها أدلة حق، ظناً منهم منافاتها لقواعد الشرع،.....، و الله تعالى لم يحصر طرق العدل، وأدلته، وإماراته، في نوع واحد، وأبطل غيره من الطرق، التي هي أقوى منه وأدل وأظهر، بل بين بما شرعه من الطرق، أن مقصوده إقامة الحق والعدل، وقيام الناس بالقسط، فأي طريق يستخرج بها الحق، ويعرف بها العدل وجب الحكم بموجبها، ومقتضاها، والطرق أسباب ووسائل، لا تراد لذواتها، إنما المراد غاياتها، التي هي المقاصد، ولكن نبه بما شرعه من الطرق على أسبابها وأمثالها، ولن تجد طريقا من الطرق المثبتة للحق، إلا وهي شرعه، وسبيل للدلالة عليها، وهل يظن بالشريعة الكاملة خلاف ذلك».

وحتى يمكن تقديم هذه الدراسة، في منهج علمي متكامل، فإنني قد رأيت تقسيمه إلى المباحث الآتية، بالإضافة إلى مقدمة تشمل أهمية الموضوع، وخطته، ومنهج البحث، وأسباب اختياره وأهدافه.

المبحث الأول: ويتعلق في انبناء المصلحة على جميع طرق الاجتهاد:

المبحث الثاني: يتناول تعريف المصلحة عند علماء المسلمين، وبيان حقيقتها في اللغة والاصطلاح، كما نتعرض للمعنى الاصطلاحي الراجح.

المبحث الثالث: يتناول أقسام المصلحة، كما قسمها الفقهاء باعتبارات مختلفة. المبحث الرابع: سوف أخصصه لبحث موضوع المصلحة في فقه الإمام مالك. المبحث الخامس: يعالج هذا المبحث، المصلحة عند الإمام الشافعي بكل تفاصيلها.

المبحث السادس: يتناول موقف الإمام أحمد بن حنبل من موضوع المصلحة، وموقفه كذلك من تعارض المصلحة مع النصوص الشرعية.

المبحث السابع: وهو خاص بنظرية المصلحة عند الحنفية.

المبحث الثامن: يبحث في المصلحة الملغاة، والتي اتفق عليها سلف الأمة.

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والتوصيات التي انتهت إليها هذه الدراسة.

منهج البحث: يتم عرض الموضوع وفق مناهج البحث العلمي، فيتناوله المنهج التحليلي الذي يحلل الخطاب الديني، وإبعاده، وبيان مقاصده، وينظر إلى الواقع وسبر أغواره، ويقوم بتوصيفه وتحديده، وطريقة التعامل معه، كما يتناوله المنهج المقارن الذي ينظر بعين الاعتبار للثروة المعرفية الأصولية، والذخائر العلمية، وكيفية الستجلاء الأحكام منها، وكيفية الاستفادة منها على مستوى الاجتهاد والتقليد.

#### أسباب اختيار الموضوع:

يرجع اختياري لموضوع المصلحة المرسلة و بحثه وإخراجه، إلى الأسباب الآتية:١-أن موضوع المصلحة المرسلة بصفة خاصة، ينبني على جميع طرق الاجتهاد،
فهو بحث يتناول جميع مصادر التشريع في الفقه الإسلامي.

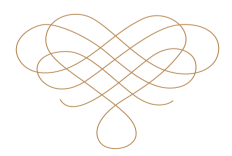
٢-أن موضوع المصلحة المرسلة، يعكس كمال الشريعة الإسلامية وسموها، ووفاء نصوص الشريعة بحاجات الإنسان، وعلاقته مع الآخرين.

٣-أن الشارع الحكيم، يقصد بشريعته مصالح العباد، وهذا البحث، يعطي فكرة
 واضحة عن هذا المقصد الشرعي، المهم في الحياة والممات.

#### أهداف الموضوع:

إن البحث في هذا الموضوع ، يهدف إلى تقرير الأمور الآتية:

- أ- أن علم المقاصد يتميز عن علم الفقه وأصوله، ذلك أنه عثل المنهج العلمي للفقه الإسلامي، كما يكشف عن دور المصالح بصفة عامة، والمصلحة المرسلة بصفة خاصة.
- ب- حاجة الناس للاجتهاد في المقاصد الشرعية، والمصلحة المرسلة، وأهمية هذا الاجتهاد في الوقت الراهن.
  - ج- بيان المعنى الحقيقي، والمفهوم الراجح، من المصلحة المرسلة عند أهل العلم.
    - د- بيان الأقسام المعتبرة للمصلحة عند علماء المقاصد.
- هـ إن المصلحة المرسلة بصفة خاصة، تنبني على قواعد اجتهادية مشهورة، لا بد
   من الإلمام بها، قبل أن يلج الباحث في موضوع المصلحة عامة.
- و- مفهوم المصلحة عند فقهاء الشريعة الإسلامية، وما تتضمنه تعريفاتهم، لها مما هو من لوازم المصلحة، أو من شروطها، لذا كان لا بد من بيانه وإيضاحه.
- ح- بيان المفهوم الحقيقي للمصلحة الملغاة، وما لقيه هذا المفهوم من صعوبة في تحديده، نظراً للترادف الواضح بين المصلحة الملغاة، وغير الملغاة.



## المبحث الأول بناء المصلحة المرسلة وعلاقتها بطرق الاجتهاد

يقرر الفقهاء أن المصلحة بصفة عامة، ترجع إلى جميع طرق الاجتهاد، وأهم هذه الطرق ما يلي:-

1-علاقة المصلحة بالقياس، إذا عرضت على الفقيه نازلة ليس فيها نص حكم، فإن المجتهد سوف يعطي النازلة حكم واقعة منصوص عليها، لكنه بشرط أن يحقق ذلك الحكم في الواقعة الجديدة نفس المصلحة، التي قصد بحكم الواقعة التي نص الشارع على تحقيق المصلحة فيها، ذلك أن النصوص متناهية والأحداث تتجدد، وهذا ما يعرف بالقياس، وهو الأصل الوحيد الذي يهيمن على الفروع الفقهية، ويحتج به عليها في حالة انعدام النص (۱).

ولهذا عرفوا القياس بأنه: إلحاق فرع بأصل في الحكم الشرعي لاتحاد بينهما في العلة (٢).

ويلاحظ، أنهم يسمون القياس بالمصلحة المعتبرة، وقرروا أن الاستدلال بالمصلحة اقتباس للحكم من معقول النص، فهو راجع إلى أصل اعتبار المصالح في الأحكام (٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: البرهان في أصول الفقه إمام الحرمين الجويني (۷٤٣/۲)، الاستصلاح والمصالح المرسلة للزرقاء (ص۱۷)، نظرية المصلحة في الفقه الاسلامي للدكتور حسين حامد حسان (ص۲۲۲)، فقه إمام الحرمين الجويني/ وعبدالعظيم الديب (ص۲۲٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان في أصول الفقه (٧٤٥/٢)، المحصول للرازي (٢/ق٨/٩)، الأحكام للآمدي (١٨٦/٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: الاستصلاح للزرقاء (ص١٧)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٤).

٢-المصلحة وسد الذرائع: الذريعة في اللغة الامتداد، والتحرك إلى الشيء، وتأتي
 بمعنى السبب، وبمعنى الوسيلة (١٠). ويعرفها الشاطبي في الاصطلاح بأنها: التوسل بما هو مصلحة إلى مفسدة (٥).

وقد أفتى الفقهاء بالمنع من الذريعة، إذا كان الفعل المشروع يؤدي إلى مفسدة، موازية للمصلحة المرجوة من الفعل المشروع، ويصرح بعض أهل العلم، أن سد الذرائع يدخل في باب المصلحة المرسلة، ويصرح بعضهم بأنها نوع منها، ومن هؤلاء الفقيه المالكي القرافي، وكثير من المتأخرين (٢٠).

ويذكر ابن القيم سد الذرائع في فصل طويل من كتابه (أعلام الموقعين)، فيقرر أن المقاصد لا يتوصل إليها إلا بأسباب وطرق، تفضي إليها، وأن أسباب الطاعات والمحرمات إنما تكون بحسب إفضائها إلى غايتها، ووسيلة المقصود تابعة للمقصود (٧٠).

٣-المصلحة والاستحسان: إذا وجد الفقيه، أن الاحتجاج بالقياس، يقتضي إعطاء الواقعة أو النازلة المعروضة حكما معينا، ولكن إعطاؤها حكما آخر يحقق مصلحة أفضل، وتدخل تحت جنس مصلحة شهد له الشرع بالاعتبار، فإن الفقيه يعطي هذه الواقعة حكما يحقق تلك المصلحة، وهذا من باب تقديم الاستدلال المرسل على القياس، ويسميه الفقهاء (الاستحسان)، ويرى آخرون أنه من المصالح المرسلة (٨).

٤-المصلحة والمنع من الحيل: يرى الإمام الشاطبي، أن حقيقة قاعدة الحيل تنبني

<sup>(</sup>٤) انظر: القاموس المحيط (٢٣/٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: الموافقات للشاطبي (١٩٩/٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: الفروق للقرافي (٣٢/٢)، سد الذرائع في الشريعة الإسلامية للبرهاني (ص٦٩).

<sup>(</sup>٧) انظر: أعلام الموقعين (١٣٥/٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: المستصفى للغزالي (٣١٠/١)، الاعتصام للشاطبي (١١٢/٢)، أصول الفقه لأبي زهرة (ص٢٧١)، الاستصلاح للزرقاء (ص٥٥).

على أصل مهم، وهو النظر في مآلات الأفعال، وأن حقيقته المشهورة تقديم عمل ظاهر الجواز، لإبطال حكم شرعي، وتحويله في الظاهر إلى حكم آخر، كإعطاء المال هبة هروباً من أداء الزكاة (٩).

والمقاصد الشرعية تمنع الحيل، وهي في الدين غير مشروعة وباطلة، ويدل على ذلك جملة الأصول الكلية والقواعد القطعية، واستقراء ذلك من النصوص الشرعية ما لا حصر له، ويدل على ذلك ما يلى:-

- ١- أن قصد المكلف في العمل، يجب أن يكون موافقاً لقصد الشارع.
- ٢- أن النظر في مآلات الأفعال، معتبر شرعاً، كانت الأفعال موافقة أو مخالفة.
- ٣- التحيل ممنوع، وغير مشروع، والدليل على ذلك ما لا ينحصر من الكتاب
   والسنة، ومن ذلك: -

أ) ما جاء في القرآن الكريم من نصوص تخص المنافقين والمرائين، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللّ

ب) جاء في السنة النبوية، النهي عن جمع المتفرق، وتفريق المجتمع، خشية الصدقة، فيقول صلى الله عليه وسلم (لا يجمع بين متفرق، ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة) (١١) وهذا نهي عن الاحتيال لإسقاط الواجب أو تقليله. وقد أطلق الفقهاء على هذا النوع من الاجتهاد، المنع من التحيل على إبطال المصالح المعتبرة (٢٠٠).

<sup>(</sup>٩) انظر: الموافقات (ص٢/٥٨٦)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص١٩٧).

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة، آية (٨).

<sup>(</sup>١١) أخرجه البخاري في الزكاة (٥٢/٢)، وأبو داود في الزكاة (٩٩/٢)، والترمذي في الزكاة (٦٧/٢).

<sup>(</sup>١٢) انظر: نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٢٧٨).

1-المصلحة والمنع من التعسف في استعمال الحق: يقرر الفقهاء، أن هناك قواعد رعاها الشارع في أحكامه، تمكن الفقيه من أن يسترشد بها عند الموازنة بين الحقوق المتعارضة، التي تستحق للغير، ومن هذه القواعد، قاعدة منع التعسف في استعمال الحق، وهي راجعة إلى أصل اعتبار المصالح في الأحكام، كما يلاحظ أن بعض الفقهاء قد أدخل الاجتهاد في هذا النوع من باب سد الذرائع، وهو أحد التطبيقات العملية لنظرية المصلحة بشكل عام.

٢-المصلحة و الإخالة: يلاحظ أن فقهاء الشريعة الإسلامية يقررون أن الحنفية ومن نحا نحوهم، يشترطون النص أو الإجماع كدليل على مناط الحكم، بينما يرى بعض الأصوليين، أن القياس المستنبط يمكن أن تستنبط علته من قبيل الاستدلال المرسل، وكذلك يرون عدم اعتماد المناسبة وحدها دليلاً على علية الوصف كما هو عند الحنفية، فإن المناط الذي يستنبطه المجتهد والمناسبة التي يراها، لا يلزم اعتبار الشارع لها علة ومناطاً (١٢٠).

وما ينقل عن الحنفية يحتاج إلى مزيد تفصيل، قد لا يتسع له المقام، ولكنني أقول: إن الشارع الحكيم، إذا نص على حكم، دون بيان المصلحة التي شرعت لتحقيقها، أو الحكمة التي قصد تحصيلها، فإن المجتهد عليه أن يستنبط هذه المصلحة، ويتعرف على تلك الحكمة، من ملابسات النص، معتمداً على ما عرف من تصرفات الشارع في الجملة، في مثل هذا الحكم، ذلك أن معظم الفروع الفقهية، ترجع إلى قواعد فقهية، أخذت بطريق الاستقراء من النصوص، التي ثبت فيها حكم، واستنباط المجتهد فيه مناطه، ذلك أن العلل المنصوصة، أو المجمع عليها في الفقه الإسلامي ليست كافية لاستنباط الأحكام (١٤٠).

<sup>(</sup>١٣) انظر: التقرير والتحبير (١٥٦/٣)، فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت (٢٦٦/٢)، نظرية المصلحة (ص٢٥٦).

<sup>(</sup>١٤) انظر: المستصفى للغزالي (٢١١/١)، فقه إمام الحرمين (ص٢٦٢)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٢٠٠).

# المبحث الثاني تعريف المصلحة المرسلة

### أولاً: المعنى اللغوي:

المصلحة في اللغة ما يترتب على الفعل ويبعث على الصلاح، يقال رأى الإمام المصلحة في ذلك، ما يحمل على الصلاح، والصلاح ضد الفساد، ويقال نظر الإمام في مصالح العباد، ويقال هو من أهل الصلاح، ويقال: أصلح الشيء بمعنى أزال فساده، واستصلح الشيء تهيأ للصلاح (١٥).

### ثانياً: التعريف الشرعي للمصلحة:

يرى الفقهاء، أن الاستصلاح هو بناء الأحكام الفقهية على مقتضى المصالح، والمصلحة اللذة، أو ما كان وسيلة إليها، والمفسدة هي الألم، أو ما كان وسيلة إليه (٢١٠). وأمام اختلاف الناس، حول المصلحة والمنفعة، والمفسدة والمضرة، ومدى اختلافهم حول تحديد كل منها، فإننا بحاجة إلى معايير بعيدة عن اعتبار المقاييس الشخصية للمصلحة، وفقاً للاعتبار في الشريعة، ومن أجل ذلك اختلف الفقهاء والأصوليون في تعريف المصلحة، وما يضادها، وتباينت هذه التعريفات ألفاظاً ومقصوداً، تبعاً لاختلافهم في علاقة المصلحة

<sup>(</sup>١٥) انظر: مادة «صلح» في القاموس المحيط (٢٧٧/١)، أساس البلاغة (٢٣/٢)، لسان العرب (٣٤٨/٢)، المصباح المنير (١٥٧/١).

<sup>(</sup>١٦) انظر: مختصر ابن الحاجب بشرح العضد (٢٣٩/٢).

بالنصوص الشرعية، ومدى قدرتها لديهم في تلبية متطلبات الاجتهاد والقياس، ولهم بناء على ذلك ثلاثة تعريفات: -

#### التعريف الأول:

وهو للشيخ الغزالي، فقد عرف المصلحة، بأنها عبارة «عن جلب منفعة أو دفع مضرة، ولسنا نعني به ذلك، فإن جلب المنفعة ودفع المضرة مقاصد الخلق، وصلاح الخلق في تحصيل مقاصدهم، لكنا نعني بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع، ومقصود الشرع من الخلق خمسة وهو: أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعه مصلحة، وإذا أطلقتا المعنى المخيل والمناسب في كتاب القياس، أردنا به هذا الجنس»(۱۲).

ويلاحظ على تعريف الغزالي هذا، بأنه يفرق بين مقاصد الخلق ومقاصد الشرع، وأن المحافظة على الأولى، لا تتم إلا بالمحافظة على الثانية، بل إن المحافظة على الثانية هو المقصود، وإن أدى إلى الإخلال بالأولى، ثم إن رجوع المصلحة إلى المقاصد الشرعية في الجملة، شرط أساسي في اعتبارها مصلحة، إذ مجرد حكم العقل برجوع المصلحة إلى المقاصد الشرعية في الجملة، ليس ضابطاً كافياً للتعرف على المراد بالمصالح الشرعية، وذلك لما يأتى:-

١- قد يلغي الشارع هذه المصلحة، أو تلك بنص خاص.

٢- قد يعتبر الشارع نوع المصلحة وجنسها، فيكون إثبات الحكم بها من باب القياس.

<sup>(</sup>۱۷) انظر: المستصفى للغزالي (۲۸٦–۲۸۷).

٣- قد يلتفت الشارع عن المصلحة فلا تناقض نصاً، ولا يشهد الشارع لجنسها،
 فكون مصلحة غريبة، لا يجوز التشريع بناء عليها (١١٠).

#### التعريف الثاني:

للفقيه الأصولي الحنبلي الطوفي، حيث يعرف المصلحة بأنها: السبب المؤدي إلى الصلاح والنفع، كالتجارة المؤدية إلى الربح، وهذا بحسب العرف، أما بحسب الشرع فهي: السبب المؤدي إلى مقصود الشارع، بدفع المفاسد عن الخلق، وجلب المصالح لهم، عبادة أو عادة، ثم هي تنقسم إلى: ما يقصده الشارع لحقه، كالعبادات، وإلى ما يقصده لنفع المخلوقين وانتظام أحوالهم، كالعادات (١١).

ويلاحظ على هذا التعريف ما يلي:-

- ١- أن المصلحة عند أهل العرف، تطلق على كل سبب يؤدي إلى النفع، وهنا لا ندرك فرقاً، بين تعبير الغزالي عن المصلحة بجلب النفع، وتعبير الطوفي بالسبب المؤدي إلى النفع، وبالتالي ليس هناك فرق بين التعريفين، إذ كل منهما فرق بين مقاصد الخلق ومقاصد الشرع في النهاية.
- ٢- أن المصلحة عند الطوفي يكتفى بها كدليل شرعي، متى رجعت إلى المقاصد الشرعية العامة، وتنتقد تلك التقسيمات التي يرجع إليها معناها عند الغزالي وغيره بأنها نوع من التكلف والتعسف (٢٠).

<sup>(</sup>١٨) انظر: الموافقات للشاطبي (١٧٠/٢) نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٧).

<sup>(</sup>١٩) انظر: المصلحة لمصطفى زيد (ص٢٠)، نظرية المصلحة (ص٩)، البدعة والمصالح المرسلة (ص٢٤٣).

<sup>(</sup>٢٠) انظر: نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص١١،٩)، المصلحة لمصطفى زيد (ص٢٠)، الاستصلاح للزرقاء (٧٦،٧٥٦).

#### التعريف الثالث:

يعرف الفقيه الأصولي الحنفي الخوارزمي (ت٨٢٧هـ) المصلحة، بأنها «المحافظة على مقصود الشرع، بدفع المفاسد عن الخلق» (٢١).

ويلاحظ، أن هذا التعريف قد حصر مفاسد الشرع في دفع المفاسد عن الخلق، ومعلوم أن مقصود الشارع، جلب المصالح ودفع المفاسد، ولعل الأمر هنا ليس بذي بال، إذ إن المصلحة والمفسدة نقيضان، ودفع المفسدة عن الخلق يستلزم جلب المصالح لهم (٢٢).

ومما يلاحظ هنا، أنه ليس هناك فرق بين هذه التعريفات الثلاثة، مما يجعل محاولة الترجيح بينهما والموازنة، ليست مجدية، حيث إنها تقرر مبادئ عامة للمصلحة، وهي عدم مخالفتها لنص الكتاب والسنة، وعدم مخالفتها القياس أو مصلحة أرجح منها، مما يقتضي الجمع بين المصالح المتعارضة، وهذه النتيجة قد جزم بها كثير من المتأخرين، ولا نجد مبرراً لمخالفتهم (٢٢).

وللمُحْدَثين أقوالهم في تعريف المصلحة، بنوها على أقوال السابقين، ولم تخرج عنها، ومن هذه التعريفات ما يلي:-

٢-تعريف الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي (ت٢٠١٣م) في كتابه "ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية"، حيث يعرفها بأنها "المنفعة التي قصدها الشارع الحكيم لعباده، من حفظ دينهم، و نفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأموالهم، طبق

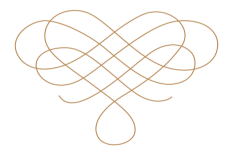
<sup>(</sup>٢١) انظر: إرشاد الفحول (ص ٢٤٢)، نظرية المصلحة (ص ١١)، مجلة جامعة الإمام العدد (٥/ص٢٩).

<sup>(</sup>۲۲) انظر: نظرية المصلحة (ص١١)

<sup>(</sup>٢٣) انظر: نظرية المصلحة (ص١١)، جلب المصالح ودرء المفاسد في الشريعة الإسلامية (ص٢٩)، البدعة والمصلحة المرسلة (ص٢٤٣)، مجلة جامعة الإمام، العدد(١٤١٢/٥هـ) ص٢٩٠.

ترتيب معين فيما بينها» (٢٠٠)، ويلاحظ أن هذا التعريف ما هو إلا تعريف الطوفي السابق. ٣-عرف المصلحة بعضهم، باعتبارها دليلاً من أدلة الشرع، فقال: إن المصلحة التي تصلح دليلاً في نظرنا، سكتت عنها الشواهد الشرعية، ولما كانت هذه المصلحة راجعة إلى نصوص شرعية، تشهد لجنسها، فإنها تدخل تحت القياس بمعناه الواسع، أو هي نوع منه، يطلق عليه قياس المصالح أو المعانى (٢٥٠).

وهذا في الحقيقة، ليس تعريفاً للمصلحة، بل تجاوز تعريف المصلحة شرعاً، كما تجاوز إعطاء حد لها، إلى بيان أقسامها، وما يصلح من أقسامها، وما لا يصلح أن يكون دليلاً شرعياً.



<sup>(</sup>٢٤) انظر: ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية (ص٢).

<sup>(</sup>٢٥) انظر: نظرية المصلحة لحسين حامد حسان (ص١٤).

## المبحث الثالث أقسام المصلحة

يقسم الأصوليون المصلحة تقسيمات كثيرة، وبنوا عليها بعض النتائج المهمة، ومن أهم هذه التقسيمات تقسيمها، من حيث اعتبار الشرع لها، حيث قسموها من هذه الناحية ثلاثة أقسام:

القسم الأول: المصلحة التي شهد الشرع لها بالاعتبار، ويمثلون لها عادة بتضمين السارق قيمة المسروق، وإن أقيم عليه الحد زجراً له عن العدوان، وهذه مصلحة معتبرة، لأن الشارع قد شهد لنوعها بالاعتبار، حيث حكم بالضمان على الغاصب لتعديه.

وهذه المصلحة تدخل عند بعض الأصوليين والفقهاء في باب القياس، أو هي القياس نفسه، حيث يشترط عند هؤلاء في القياس، أن يوجد الأصل الذي يعتبر الشارع فيه عين المصلحة أو جنسها(٢٦).

القسم الثاني: المصلحة التي شهد الشرع ببطلانها، حيث يوجد نص يدل على حكم الواقعة، يناقض الحكم الذي تدل عليه المصلحة، ومثلوا لذلك بفتوى أحد الخلفاء من جامع في نهار رمضان، بالصوم بدلاً من العتق، مع أنه واجد للرقبة، وقادر على الإعتاق، وما ذلك إلا للمصلحة، ووجه هذه المصلحة أن الخليفة لا ينزجر عن انتهاك حرمة الصوم

<sup>(</sup>٢٦) انظر: المستصفى (٣٠٦/٢)، المحصول (٢١٩/٢/٢)، الكاشف عن المحصول (٣٠٦/٢) مخطوط، نفائس الأصول (٣٠١/٢)، نظرية المصلحة (ص١٥)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٥).

بعتق الرقبة، لأنه واجد للرقبة، وإنما يزجره الصوم، والكفارة شرعت للزجر(٧٧).

فهذه المصلحة شهد الشرع ببطلانها، وذلك لوجود النص الذي يجعل الكفارة لمن واقع في رمضان هي عتق الرقبة لواجدها (٢٨).

القسم الثالث: مصلحة لم يشهد الشرع لها بالاعتبار، ولم يشهد لها بالبطلان، ومعنى ذلك أنه ليس هناك نص يشهد بالاعتبار لنوع هذه المصلحة، ولا لجنسها، كما أنه لا يوجد نص يشهد لها بالبطلان (٢٦).

وقد أنكر الغزالي وجود هذا النوع من المصالح، على أساس أنه لا يتصور أن توجد واقعة ليس فيها حكم مثبوت في الشرع، لأن هذا يتضمن أن الله قد ترك الناس سدى، وإن الدين لم يكمل، وإن النعم لم تتم، وهذا خلاف ما أخبر به الشارع سبحانه وتعالى (٢٠٠).

وقد مثل بعض الأصوليين لهذا النوع بمثال فرضي، وهو القول بحرمان القاتل من الميراث معاملة له بنقيض المقصود، إذا فرض أنه لا يوجد نص شرعي يقضي بهذا المنع (٢١).

على أن هذا المثال ليس مثالاً لمصلحة مسكوت عنها، فإن المعاملة بنقيض المقصود أصل شرعي، شهدت له النصوص بالجملة، فالتفريع عليه عمل بمصلحة تلائم جنس تصرفات الشارع (٢٢).

<sup>(</sup>٢٧) انظر: المحصول (٢/ق٢/٦)، المستصفى (١/٥٨١)، الإبهاج (٤٤/٣).

<sup>(</sup>٢٨) انظر: المستصفى (٢٨٤/١)، شفاء الغليل(ص٢٨٠)، نظرية المصلحة (ص١٦)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٧).

<sup>(</sup>٢٩) انظر: المستصفى (ص ٢٨٤/١)، شفاء الغليل(ص٢٠٨) وما بعدها، المحصول (٢/ق٢/٢٢٠)، نظرية المصلحة (ص١٧)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٧).

<sup>(</sup> $^{(77)}$ ) انظر: المحصول ( $^{(77/7)}$ )، المستصفى ( $^{(77)}$ )، نظرية المصلحة ( $^{(77)}$ )، رسالة في المصلحة المرسلة ( $^{(77)}$ ).

<sup>(</sup>٣١) انظر: المستصفى (٢٩٨/٢)، شفاء الغليل (ص١٨٩).

<sup>(</sup>٣٢) انظر: نظرية المصلحة (ص١٧)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٨).

كما تنقسم المصلحة باعتبار المقصود ثلاثة أقسام أيضاً:-

أ-المصلحة الحاجية: يعرف الشاطبي المصالح الحاجية بأنها: « مفتقر إليها من حيث التوسعة ورفع الضيق، المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة، اللاحقة بفوت المطلوب (٢٣).

ومعنى ذلك أن الحاجيات إذا لم تراع دخل على المكلفين الحرج والمشقة والضيق، ولكن هذا الحرج لا يبلغ مبلغ الفساد المتوقع في المصالح العامة الضرورية (ئت). ب-المصلحة الضرورية: ويعرفها الشاطبي بأنها: «ما لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا، على استقامة، بل فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المين (٥٠٠).

وقد ذكر علماء الأصول بإجماع جميع الملل والشرائع على مراعاة الضروريات، وهي المقاصدالخمسة: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ النسل، وحفظ المال (٢٦). ج-المصلحة التحسينية: التحسيني في اللغة: منسوب الى التحسين، من الحسن، وهو الجمال ضد القبح، يقال حسنت الشيء تحسينا زينته، واستحسنه عده حسناً (٢٢).

<sup>(</sup>٣٣) انظر: الموافقات في أصول الشريعة للشاطبي (ص١٠/٢).

<sup>(</sup>٣٤) انظر: الموافقات (١٠/٢)، شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع (٢٨١/٢)، الوصف المناسب (٣٤).

<sup>(</sup>٣٥) انظر: الموافقات (٨/٢).

<sup>(</sup>٣٦) انظر: قواعد الأحكام لابن عبدالسلام (٥/١)، شرح تنقيح الفصول للقرافي (ص١٩٢)، المستصفى (٢٨٨/١)، جلب المصالح ودرء المفاسد (ص٣٦)، مجلة جامعة الإمام، العدد (٥).

<sup>(</sup>٣٧) انظر: مادة «حسن» في: لسان العرب (٢٦٩/٦)، القاموس المحيط (٢١٥/٤).

التحسيني في الاصطلاح: التحسينات مقاصد شرعية، لم تدع إلى مشروعيتها ضرورة، ولم يكن الناس في حاجة إليها لرفع حرج، أو دفع مشقة، وعرفها الشاطبي بقوله «الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب الأحوال المدنسات، التي تأنفها العقول الراجحات، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق»(٨٢).

وقد مثلوا لهذا النوع، في العبادات: بستر العورة، وأخذ الزينة، وفي العادات: بآداب الأكل والشرب، وفي المعاملات: بسلب المرأة منصب الإمامة، وإنكاح نفسها، وفي الجنايات: بمنع قتل النساء والصبيان والرهبان في الجهاد (٢٩).

كما تنقسم المصلحة بالإضافة إلى مراتبها من حيث الوضوح والخفاء إلى أقسام ثلاثة:-

أ-فمنها ما يتعلق بمصلحة عامة في حق الخلق كافة، مثل قتل الزنديق المتستر وعدم قبول توبته بعد القدرة عليه، بشرط أن يغلب على الظن ضرره كلياً، وكذلك مثل حفظ العقيدة، والأماكن المقدسة، وحفظ القرآن.

ب-ومنها ما يتعلق بمصلحة الأغلب، مثل تضمين الصناع، فالتضمين مصلحة لعامة أرباب السلع وهم يندرجون في الأغلبية، وليسوا هم كل الأمة ولا كافة الخلق، وحفظ العهود والمواثيق، وتأمين البحار.

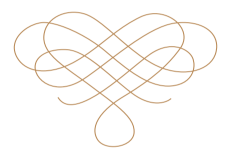
ج-ومنها ما يتعلق بمصلحة لشخص معين، في واقعة نادرة، مثل المصلحة الخاصة بفسخ نكاح زوجة المفقود، وانقضاء عدة من تباعدت حيضها بالأشهر، فإن هذه

<sup>(</sup>٣٨) الموافقات للشاطبي (١١/٢).

<sup>(</sup>٣٩) انظر: البرهان للجويني (٩٣٧/٢)، نفائس الأصول للقرافي (٣٣٩٩/٧)، البحر المحيط (٢١١/٥)، الوصف المناسب (ص٢١١).

مصالح نادرة تتعلق بشخص واحد في حالة نادرة (١٠٠٠).

وأشار إلى هذا التقسيم الشيخ الغزالي (ت٥٠٥هـ) في كتابه "شفاء الغليل"، حيث قال: "وتنقسم المصلحة قسمة أخرى، بالإضافة إلى مراتبها في الوضوح والخفاء، فمنها: ما يتعلق بمصلحة عامة في حق الخلق كافة، ومنها ما يتعلق بمصلحة الأغلب، ومنها: ما يتعلق بمصلحة واقعة نادرة" (١٤٠٠).



<sup>(</sup>٤٠) انظر: شفاء الغليل (ص١٨٤)، مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور (ص٨٩)، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية (ص١٧١)، المصلحة المرسلة والاستحسان (ص٤٩)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٩).

<sup>(</sup>٤١) شفاء الغليل (ص٢١٠).

## المبحث الرابع: المصلحة المرسلة في فقه الإمام مالك

اشتهر عن الإمام مالك القول بالمصالح المرسلة، حتى كاد لا يذكر إلا بها، وأن لا تذكر إلا به، ويكاد يجمع الفقهاء والأصوليون قدياً وحديثاً، على أن فقه الإمام مالك يمتاز عن غيره، بأنه فقه المصالح، وإذا كانت كل المذاهب تأخذ بالمصالح المرسلة فإن المذهب المالكي يمتاز عنها بكثرة الرجوع إليها، والبناء عليها في فروع كثيرة، وأبواب مختلفة، ومع ذلك، فإن بعض العلماء اعتقد بأن الإمام مالك يقدم رعاية المصلحة على النص، ويعتمد المصالح الغريبة، التي هي حسب وجهة نظر غيره، تشريع بالهوى وقول بالتشهي، وهذا كلام يفتقر إلى السند، ذلك أن المصالح التي يقول بها الإمام مالك، هي تلك المصالح الملائمة، التي التفت الشارع إلى جنسها، ورعاها في أحكامه (١٤٠).

هذا من جهة، ومن جهة أخرى، المصلحة المرسلة عند الإمام مالك، هي المصلحة التي لا يشهد نص لها، لا باعتبار ولا بإلغاء، ولكنها المصلحة الملائمة التي تدخل تحت جنس اعتبرته الشريعة الإسلامية، أو استنبطها الفقهاء من مجموع نصوص.

وذكر بعض الكتاب المحدثين أن الإمام مالك يقدم المصلحة على النص، ويهدفون من وراء ذلك، إلى القول: إنه يعمل بالمصلحة المعارضة للكتاب والسنة، وقدموا دعماً لدعواهم هذه عدة فروع في الفقه المالكي.

<sup>(</sup>٤٢) انظر: نظرية المصلحة (ص٥٠)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٣)، فقه إمام الحرمين (ص٢٦٧).

وبعض هؤلاء، يفسر عمل الإمام مالك في تقديمه المصلحة على النص، بما يفيد أنه من باب تخصيص النص بالمصلحة، ومعنى ذلك: أن المصلحة عند مالك لا تعارض النص القطعي، وإنما تعارض النص الظني فقط، لأن الذي يقبل التخصيص هو النص العام، الذي هو من قبيل الظاهر، وليس من قبيل النص (٢٠٠).

وممن ذهب إلى نسبة هذا الرأي لمالك الدكتور مصطفى زيد، في كتابه «المصلحة في التشريع الإسلامي»، حيث قدم مجموعة من فتاوى مالك، خصصت النص بالمصلحة، ومن ذلك:-

أ-فتواه بعدم وجوب الإرضاع على الزوجة الشريفة التي تتضرر به حتى لا يلحقها أذى من تعيير أو أنفة زوج مثلاً، مع قوله تعالى ) وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ((13) وهذه الآية صريحة في وجوب الإرضاع على الوالدات دون استثناء (٥٤).

ب-فتوى الإمام مالك بسجن المتهم بالسرقة، وضربه تعذيباً له حتى يقر، مراعاة لصلحة أرباب الأموال، الذين لا يتمكنون من إقامة البينة على السارق، مع عموم حديث «البينة على المدعي واليمين على من أنكر» (١٠٠٠)، وقد كان على هذا الاتجاه كثيرون (٧٠٠).

<sup>(</sup>٤٣) انظر: المستصفى (٣٦٧/١)، شرح تنقيح الفصول (ص١٨)، نظرية المصلحة (ص١٠٨)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٣).

<sup>(</sup>٤٤) سورة البقرة، الآية (٢٠١).

<sup>(</sup>٤٥) انظر: المصلحة في التشريع الإسلامي (ص٦٢)، دراسات في أصول تفسير القرآن (ص٥٥)، نظرية المصلحة (ص١٠٩)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٤).

<sup>(</sup>٤٦) أخرجه البخاري في الأيمان باب فإن تابوا وأقاموا الصلاة «فتح الباري» (٥٧/١)، وأخرجه مسلم في كتاب الأيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله (٥١/١).

<sup>(</sup>٤٧) انظر: أصول التشريع الإسلامي/ على حسب الله (ص٢٥٥)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٤).

ويلاحظ أن الدكتور مصطفى شلبي في رسالته للدكتوراه "تعليل الأحكام" يفسر تقديم المصلحة على النص، بما يفيد أن المصلحة عنده لا تعارض النص العام، وتقضي عليه بالتخصيص فقط، حتى تكون المصلحة معارضة للظاهر، الذي يفيد الظن، كمايرى الفريق الأول، بل إنه يصرح بأن المصلحة تقدم على النص الخاص، الذي لا يتناول إلا فرداً واحداً فترفع حكم هذا النص، ويسمى ذلك تعطيلاً للنص، تميزاً له عن النسخ، ويقرر أخيراً أن المصلحة تقدم على الإجماع، حتى على فرض أن حجته قطعية، إذا أضحى العمل بالإجماع لا يحقق المصلحة (١٤٠٠).

ويقول مصطفى شلبي مجيباً عما تقدم: "والجواب، أن الدليل الذي سوغ التخصيص بها، يجوز تمسك النص بجميع أفراده بها، ما دام الغرض تحقيق مصالح الناس، على أن العمل بالمصلحة، لا ينسخ العمل بالنص، بل غاية ما فيه تعطيل العمل به مؤقتاً» (١٤٠).

وجاء في كتاب المصلحة في التشريع الإسلامي للدكتور/ مصطفى زيد، أن الطوفي يصرح بأن تقديم مصلحة على نص خاص، أو تقديمها في مقابلة النص القطعي في سنده ودلالته أمر سائغ، بل الأمر أوسع من ذلك، وهو: أن النص والإجماع إن خالفاها وجب تقديم رعاية المصلحة عليهما بطريق البيان والتخصيص.

ويرى الدكتور حسين حامد حسان، أن ما جاء به هؤلاء من الفتاوى المنسوبة لمالك لا تصلح دليلاً على دعواهم، ذلك أن بعض هذه الفتاوى نسب إلى مالك عن طريق الخطأ، وهو لم يقل بها، كفتوى جواز ضرب المتهم، وإكراهه بالتهديد والحبس والجلد على الإقرار (٠٠٠).

<sup>(</sup>٤٨) انظر: تعليل الأحكام (ص٢٨١) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤٩) انظر: تعليل الأحكام (ص٣٧٠).

<sup>(</sup>٥٠) انظر: المصلحة في التشريع الإسلامي (ص ٢٠٩، ٢٣٥)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص١١٣).

أما الفتاوى الأخرى، وإن كانت نسبتها إليه نسبة صحيحة، إلا أن سند الفتوى فيها ليس هو المصلحة المرسلة، وإنما هو النص أو الإجماع أو القياس أو العرف أو استنباط المناط بطرق الاجتهاد (١٠٠).

#### تقديم المصلحة على الخبر الواحد:

ينسب إلى الإمام مالك -رحمه الله- أنه يقدم المصلحة المرسلة على خبر الآحاد، وأنه يخصصه بها، ومن هؤلاء الدكتور / معروف الدواليبي في كتابه «المدخل إلى علم أصول الفقه»، فقد نقل لنا الدكتور / محمد سعيد رمضان البوطي في كتابه «ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية» عن الدكتور / الدواليبي أنه زعم أن الإمام مالك خصص خبر الآحاد بالمصلحة المرسلة، ولكنه لم يقدم مستنداً يدعم به هذا الزعم، إلا ما استند عليه في عبارة جاءت في كلام أبي زهرة في كتابه عن الإمام أحمد بن حنبل، وعلى عبارة جاءت في كلام الشاطبي في الموافقات (٢٠٠).

ويلاحظ على هذا النقل، أن ما نقله الدواليبي عن الشاطبي وأبي زهرة، وما فهمه منهما، غير صحيح، ذلك أن الإمام مالك ناصر السنة، ولم يترك نص حديث ثبت عنده لمصلحة رآها، بل إنه لا يرى تقديم المصلحة التي لا يشهد لها أصل بالاعتبار على خبر الآحاد، على خبر الآحاد، القياس الذي يشهد له الأصل المعين على خبر الآحاد، إلا إذا اعتمد هذا القياس على أصل قطعي، مدلول عليه من نصوص الشريعة بطريق

<sup>(</sup>٥١) انظر: نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص١١٦)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٦).

<sup>(</sup>٥٢) انظر: الموافقات للشاطبي (٢٢/٣)، ضوابط المصلحة الشريعة الإسلامية (ص١٢٣)، ابن حنبل لأبي زهرة (ص٥٠٠)، (٢٣/١)، رسالة المصلحة المرسلة (ص٣٨)، نظرية المصلحة (ص١٨٣-١٨٤).

الاستقراء، وأنه إذا قدم القياس أو المصلحة التي ترجع إلى أصل قطعي، إنما قدم النص القطعي، وليس المصلحة أو القياس (٢٠٠).

كما استند هؤلاء في دعواهم أن الإمام مالك يقدم المصلحة على خبر الواحد، على ما ورد من قول الشاطبي أن مالكاً أنكر حديث إكفاء القدور، التي طبخت من الإبل والغنم قبل القسمة، تعويلاً على أصل رفع الحرج، الذي يعبر عنه بالمصالح المرسلة، فأجاز أكل الطعام قبل القسم لمن أحتاج إليه (١٠٠).

وكلام الشاطبي هذا لا يفيد أن الإمام مالك يقدم المصلحة التي لا يشهد لها أصل شرعى بالاعتبار للأسباب الآتية:-

أن المصلحة المرسلة عند مالك هي المصلحة الملائمة، وقد فسرها الشاطبي مرة بدخول المصلحة تحت جنس اعتبره الشارع في الجملة، بغير دليل معين، ومرة أخرى برجوع المصلحة إلى أصل كلي لم يشهد له نص معين، ولكنه ملائم لتصرفات الشارع، ومأخوذ معناه من أدلته (٥٠٠).

وبناء على هذا، فليست المصلحة التي تقدم على خبر الواحد، هي المصلحة التي لا يشهد لها الأصل الشرعي، بل هي المصلحة التي شهدت لها أصول قطعية، وإن كانت شهادة هذه الأصول لجنس المصلحة، وليست لعينها (٢٥٠).

أن الشاطبي ذكر هذه العبارة، عند الحديث عن التعارض بين الدليل القطعي والظنى، وبين مذاهب الأئمة في الأخذ بالخبر الواحد، الوارد على خلاف

<sup>(</sup>٥٣) انظر: نظرية المصلحة (ص١٨٥)، مالك بن أنس (ص٢٠٤) للشيخ أبي زهرة، طبع دارا لفكر العربي.

<sup>(</sup>٥٤) انظر: الموافقات (٣/٢٢-٢٣).

<sup>(</sup>٥٥) انظر: نظرية المصلحة (ص١٨٦)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٣٨)، مالك بن أنس لأبي زهرة (ص٣٠٤).

<sup>(</sup>٥٦) انظر: نظرية المصلحة لحسين حامد حسان (ص١٨٧).

الأصول القطعية، فلم يكن الإمام مالك مبتدعاً، وإنما كان متبعاً، والأمثلة على ذلك كثيرة جداً (٧٠٠).

وقد رد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعض أخبار الآحاد، التي رويت لهم مخالفة للأصول وضعفوا بذلك نسبتها إلى الرسول صلى الله عليه وسلم (٥٠). علاقة الاستحسان بالمصلحة المرسلة عند المالكية:

المصلحة المرسلة عند المالكية، هي المصلحة التي لم يشهد لها نص معين بالاعتبار، ولا بإلغاء، وإنما شهدت النصوص لجنسها، وإذا كان الاستحسان هو العمل بمصلحة في مقابلة عموم أو قياس، فإن الاستحسان حينئذ فيه عمل بمصلحة مرسلة، ويفترق عن المصلحة، بأن العمل بالاستحسان عمل بمصلحة في مقابلة عموم أو قياس، في حين أنه في المصلحة المرسلة لا نجد عموماً أو قياساً، تعتبر المصلحة استثناءً منه (٥٩).

ويمثل المالكية بأمثلة واحدة للمصلحة المرسلة والاستحسان، كما فعلوا في تضمين الصناع، فإن الشاطبي مثل بهذا المثال للمصالح المرسلة، ثم مثل به للاستحسان، من حيث إن تضمين الصناع مصلحة لم يشهد نص شرعي بعينها، وإنما دخلت تحت جنس اعتبره الشارع، وعلمت ملاءمته لتصرفاته من مجموع نصوصه، وهذا ما يسمى بالمصلحة المرسلة، ومن حيث إن هذه المصلحة، على خلاف قاعدة عامة، سميت بالمصلحة المرسلة، ومن حيث إن هذه المصلحة، على خلاف قاعدة عامة، سميت (٥٧) انظر: السابق (ص١٨٨-١٨٨).

<sup>(</sup>٥٨) ومن ذلك رد عائشة رضي الله عنها لحديث (إن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه) لأنه ورد مخالفاً لأصل كلي دل عليه قوله تعالى: ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةً وَزَرَأَخًىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَاسَعَىٰ ﴿ الله كما ردت عائشة حديث رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه ليلة الإسراء لمخالفته للأصل الكلي المأخوذ من قوله تعالى ﴿ لَا تُدَرِكُ مُا لاً بُصُدُرُ ﴾ وإن كان عند غيرها غير مردود لاستناده إلى أصل آخر، لا يناقض الآية، وهو ثبوت رؤية الله تعالى في الآخرة بأدلة قرآنية وسنية تبلغ القطع، ولا فرق في صحة الرؤية بين الدنيا والآخرة.

انظر: نظرية المصلحة (ص ١٨٨)، رسالة في لمصلحة المرسلة (ص٢٩).

<sup>(</sup>٥٩) انظر: نظرية المصلحة (ص٢٦٧)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٤٠).

استحساناً، ولهذا يقول الشاطبي: «فإن قيل هذا من باب المصالح المرسلة، لا من باب الاستحسان، قلنا: نعم، إلا أنهم صوروا الاستحسان بصورة الاستثناء من القواعد، بخلاف المصالح المرسلة، ومثل ذلك يتصور في مسألة التضمين، فإن الإجراء مؤتمنون بالدليل لا بالبراءة الأصلية، فصار تضمينهم في حيز المستثنى من ذلك الدليل، فدخلت تحت معنى الاستحسان بذلك النظر » (١٠٠).

وبناء على ذلك، فإن من أدخل في الاستحسان العمل بالإجماع والعرف، وقاعدة رفع الحرج، فإن الاستحسان يكون أعم من المصلحة المرسلة، إذ تكون المصلحة نوعاً من الاستحسان (١٦٠).



<sup>(</sup>٦٠) الاعتصام للشاطبي (٦٠)).

<sup>(</sup>٦١) انظر: نظرية المصلحة (ص٢٦٨)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٤١).

# المبحث الخامس المصلحة المرسلة عند الإمام الشافعي

لم يذكر الإمام الشافعي المصلحة المرسلة ضمن أدلة الفقه التي اعتمدها في الاستنباط، ذلك أن أصول الفقه عنده هي الكتاب، والسنة، والإجماع، والاجتهاد، وهو نوع واحد عنده، وهو القياس، ويؤكد الإمام الشافعي أن جهة العلم بعد ذلك هي الكتاب والسنة، والإجماع، والآثار، وما وصف من القياس عليها(١٢).

ويلاحظ أن الدارس للاجتهاد في كلام الشافعي، يرى أنه شامل للمصلحة الملائمة لجنس تصرفات الشرع، مادامت هذه الملائمة لا تعرف إلا من نصوص الشرع، والشافعي إنما يحرص على أن يكون مرجع المجتهد النص الشرعي، يأخذ الحكم من لفظه، أو من معقوله بطريق القياس (٦٢).

ويتضح مما تقدم أن الإمام الشافعي يأخذ بالمصلحة المرسلة، وتدخل عنده في باب القياس، ويدل على ذلك ما يلي:-

١-أن كتّاب الأصول من الشافعية، يدخلون الوصف الذي شهد الشرع لجنسه في المصلحة المعتبرة، الداخلة في باب القياس، وهذه هي المصالح الملائمة، ومن هؤلاء الشيخ الغزالي، والآمدي، وابن السبكي، والبيضاوي، والإسنوي (١٤).

<sup>(</sup>٦٢) انظر: الرسالة للإمام الشافعي (ص٥٠٨).

<sup>(</sup>٦٣) انظر: نظرية المصلحة (ص٣١١)، رسالة في المصلحة (ص٤٣).

<sup>(</sup>٦٤) انظر: شفاء الغليل (ص٢١٢)، الأحكام للآمدي (٤٥٥/٤)، جمع الجوامع لابن السبكي (ص)، نهاية السول للأسنوي (٩١/١)، نظرية المصلحة (ص٣٢٨).

وهؤلاء الكتاب من الشافعية يتفقون على أن الشافعي ممن يحتج بالقياس، وأن القياس هو المصلحة التي اعتبرها الشارع، وإن اعتبار الشارع كما يكون باعتبار عين المصلحة يكون باعتبار جنسها، فالمصلحة الملائمة، هي مصلحة معتبرة اعتبرها الشارع وبنى أحكامه على أساسها (١٠٠).

ويلاحظ، أن هؤلاء الكتاب يعنون بالمصلحة التي لم تدخل تحت جنس اعتبره الشارع في الجملة بغير نص معين، هي المصلحة الغريبة، وهي الوصف الذي لا يلائم ولا يشهد له أصل معين بالاعتبار، وهي بهذا المعنى يتفقون على رفض الشافعي الأخذ بها، وهي المصلحة المرسلة، لأنها بهذا المعنى استحسان وتلذذ، وبالتالي فإن الشافعي حسب هؤلاء – يرفض هذا النوع من المصالح، ويرفض الأخذ بها أشد الرفض وهذا ما يعنيه الغزالي في شفاء الغليل حين قال: «ما سكتت شواهد الشرع ونصوصه عنه فلا يناقضه نص ولا شهد لجنسه شرع، فهو المصلحة الغريبة التي يتضمن أتباعه إحداث أمر بديع، لا عهد لمثله في الشرع» (١٦٠).

7-أن كتّاب الأصول من الأحناف، اختلفوا في الملائم المرسل، باعتباره من باب القياس، أم يرجع إلى علة مبتدأه في الشرع، إلا أنهم يحكون عن الشافعي قبوله، ومن هؤلاء ابن أمير الحاج في كتابه « التقرير والتحبير» (٧٠٠)، وكذا صاحب مسلم الثبوت، حيث يقرر أن المناسب المرسل، إذا لم يعلم فيه أحد اعتبارات الملائم، فهو الغريب من المرسل، وهو المسمى بالمصالح المرسلة، حجة عند الإمام مالك، أما إن علم

<sup>(</sup>٦٥) انظر: نظرية المصلحة (ص٣٣٠).

<sup>(</sup>٦٦) شفاء الغليل (ص١١٨).

<sup>(</sup>٦٧) انظر: التقرير والتحبير (١٤٧/٣) وما بعدها.

فيه ذلك فهو المرسل الملائم، قبله الإمام ونقل عن الشافعي (١٨٠).

٣- يكاد يتفق كتّاب الأصول من المالكية، على أن الشافعي ممن يقول بالمصالح الملائمة، دون المصالح الغريبة، ومن هؤلاء الإمام الشاطبي، فقد صرح بأن الشافعي ممن يقول بالمصالح الملائمة، التي ترجع إلى جنس اعتبره الشارع في الجملة بغير نص معين، كما يحكي الإجماع على رد المصالح الغريبة، التي لا تدخل تحت جنس اعتبره الشارع، ولم يرد نص معين على وفق عين المصلحة (١٩٥).

وكذلك القرافي، فإنه ممن ينسب إلى الشافعي القول بالمصالح المرسلة، وهو وإن لم يذكر الشافعي بصفة خاصة، إلا أنه يذكر أن المصلحة المرسلة عامة في المذاهب، وهو بعمومه وإطلاقه يشمل الشافعي وغيره، ولهذا يقول: «والذي جهل أمره، هو المصلحة المرسلة، التي نحن نقول بها، وعند التحقيق هي عامة في المذاهب، لأنهم يقيسون ويفرقون المناسبات، ولا يطلبون شاهداً بالاعتبار، ولا معنى بالمصلحة المرسلة إلا ذلك» (٧٠٠).

3-كما نَسب القول بالمصلحة الملائمة إلى الإمام الشافعي، كثير من أهل العلم، ومن هؤلاء إمام الحرمين أبي المعالي الجويني (ت٨٧٨هـ) فقد نسب إلى الإمام الشافعي الأخذ بالمصالح إذا كانت شبيهة بالمعتبرة، وذلك في كتابه البرهان (١٧٠). ومن هؤلاء أيضاً الزنجاني (ت٢٥٦هـ) في كتابه «تخريج الفروع على الأصول»، فقد نسب للإمام الشافعي التمسك بالمصالح المستندة إلى كلي الشرع، متى كانت ملائمة، ويمثل

<sup>(</sup>٦٨) انظر: مسلم الثبوت (٢٦٥/٢)، نظرية المصلحة (ص٣٣٥).

<sup>(</sup>٦٩) انظر: الموافقات (٣٩/١)، نظرية المصلحة (ص٣٣٧)، رسالة في المصلحة (ص٢٤).

<sup>(</sup>۷۰) شرح تنقيح الفصول (ص٣٩٤).

<sup>(</sup>۷۱) انظر: البرهان (۱۲۱/۲)، فقه إمام الحرمين (ص $^{770}$ ).

لذلك بقتل الجماعة بالواحد، فإنها في نظر الشافعي مصلحة ملائمة لجنس تصرفات الشرع، وإن لم يشهد بعينها نص، فهي داخلة تحت أصل كلي، مأخوذ بالاستقراء من نصوص الشريعة (٢٧).

إن الدارس لرسالة الشافعي في الأصول، يراه قد أتبع طريقة الاستدلال المرسل في التدليل على القواعد الأصولية، التي يعتمد عليها الفقيه في الاستنباط، ومعنى هذا أن الشافعي يقرر القاعدة العامة أو الأصل الكلي، ثم يستدل على هذا الأصل بأدلة لا يستقل كل واحد منها على انفراد بالدلالة على صحة الأصل، ولكن الأدلة في مجموعها تجتمع على هذا المعنى، حتى تفيد فيه القطع، وبذلك لا يرجع الأصل إلى نص معين، ولا يؤخذ من دليل خاص، وإنما يؤخذ بالاستقراء من جملة نصوص، تضافرت على معنى واحد، أفادت فيه القطع (٢٠٠).

#### دخول المصلحة المرسلة تحت الاستحسان الذي رده الشافعي

يقرر الإمام الشافعي في كل من كتابه «الأم»، وكتابه الآخر «الرسالة» أن الاستحسان قول لا يستند إلى خبر من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس على واحد منها، فإذا أفتى المجتهد بحكم، ولم يكن هذا الحكم مأخوذاً من الخبر لفظاً، ولا من معقوله قياساً، ولم يكن فيه إجماع، كانت هذه الفتوى استحساناً، لأن سندها لم يكن الخبر نصاً أو استنباطاً، وإنما استحسنها المجتهد برأيه، ومال إليها بذوقه ونظره، دون الاستدلال بخبر

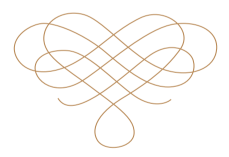
<sup>(</sup>٧٢) انظر: تخريج الفروع على الأصول (ص١٦٩)، نظرية المصلحة (ص٣٤٤).

<sup>(</sup>٧٣) انظر: نظرية المصلحة (ص٣٥٨)، رسالة في المصلحة (ص٤٤).

من كتاب أو سنة، ولا حمل عليه (١٧٠).

وساق الإمام الشافعي أدلة من القرآن الكريم على بطلان الاستحسان، بعضها في رسالته، والبعض الآخر منثور في كتابه الأم، وهي جميعها تؤكد كمال الشريعة الإسلامية، كما في قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُملْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامية، كما في قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُ الْكُمُ الْكِتَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (٥٠٠). وقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُ الْكِتَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً ﴾ (٥٠٠) وقوله تعالى: ﴿ مَافَرَّطْنَافِ ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ ﴿ ٢٥٠) ﴿ وَوَلِهُ تعالَى: ﴿ مَافَرَّطْنَافِ ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ ﴿ ٢٥٠) ﴾ (٧٠٠).

ثم إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يفت في أمر من أمور الدين بما يستحسنه، بل كان يتبع الوحي، فإذا لم يجد وحياً انتظر الوحي ليقضي في النوازل، ويجيب على الأسئلة التي كان يستفسره عنها الصحابة (٨٧).



<sup>(</sup>٧٤) انظر: الرسالة للإمام الشافعي في باب الاستحسان (ص٢٠٥)، وما بعدها، رسالة في المصلحة (ص٤٤).

<sup>(</sup>٧٥) سورة المائدة آية (٣).

<sup>(</sup>٧٦) سورة النحل، الآية (٨٩).

<sup>(</sup>٧٧) سورة الأنعام، الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٧٨) انظر: الأم للشافعي (٢٧١/٧).

## المبحث السادس المصلحة المرسلة عند الحنابلة

يصرح بعض علماء الأصول، من الحنابلة وغيرهم، بأن الإمام أحمد رحمه الله، يعتمد على المصالح المرسلة، ويعتبرها من أصول الاستنباط، كما أن كثيراً من شيوخ الحنابلة قاموا بالتخريج على فتواه، ويستعملون عبارة المصلحة كثيراً، وذلك عند إبداء سند الفتاوى في الوقائع التي ليس فيها نص حكم، ولا يمكن أخذ حكمها بطريق القياس على الأصل المعين، الذي يشترك مع النازلة الجديدة في عين الحكم ونفس علته (٢٩).

ورويت عن الإمام أحمد وفقهاء المذهب الحنبلي، فتاوى كثيرة في مختلف شؤون الحياة، بنيت على المصلحة وحدها، مما يتضح معه أن الحنابلة كالمالكية في الأخذ بقاعدة المصالح المرسلة وقيودها عند عدم النص (٠٨٠).

ويرى بعض المتأخرين، أن الحنابلة على التحقيق، لا يعتبرون المصالح المرسلة مصدراً مستقلاً بذاته كما يعتبرها المالكية، بل يرها الحنابلة درباً من دروب القياس تابعاً له وهي في مرتبته اعتباراً (۱۸).

وهناك من شيوخ الحنابلة، الذين تصدروا لبيان أصول الفتوى والاستنباط عند أحمد رحمه الله، يذكرون أصول الاستدلال عند الإمام أحمد وهي: النصوص،

<sup>(</sup>٧٩) انظر: أعلام الموقعين لابن القيم (١/٣-٤)، نظرية المصلحة (ص٢١٨)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٤٤).

<sup>(</sup>٨٠) انظر: المغني لابن قدامة (١٠٧/٦)، الطرق الحكمية لابن القيم (ص٢٢٣)، الاستصلاح للزرقاء (ص٧٤).

<sup>(</sup>٨١) انظر: الاستصلاح للزرقاء (ص٧٤).

وفتاوى الصحابة، والآثار المرسلة والضعيفة، والقياس على واحد منها، ويقصد القياس بمعناه الواسع، ويشمل المصالح التي شهدت الأصول لجنسها بالاعتبار، ولا يجعلون المصلحة المرسلة واحداً منها، بل إن بعض هؤلاء الشيوخ يصرح بعدم جواز الاعتماد على المصالح المرسلة في الاستنباط، بل إنه يتهم من يقول بهذا النوع من المصالح، بأنه يشرع من الدين ما لم يأذن به الله (٢٨).

وهذا خلاف ما يراه كثيرٌ من الحنابلة، فإن الذين قالوا بعدم صحة الاعتماد على المصالح المرسلة في الاستنباط، يقابلهم آخرون يرون أن الإمام أحمد قد اعتمد على المصالح الملائمة في التشريع، وفي الواقع فإنه لا تعارض بين هذين الرأيين، فإن المصالح الملائمة في التشريع، وفي تلك المصالح الملائمة لجنس تصرفات الشارع، وليست التي يحتج بها أحمد وأتباعه هي تلك المصالح الملائمة لجنس تصرفات الشارع، وليست مصالح غريبة لم يلتفت الشارع إلى جنسها، فالذين لم يذكروا المصالح المرسلة بين أصول أحمد في الاجتهاد، لأنها نوع من أنواع القياس على الأصول، أي القياس بمعناه الواسع، والذين رفضوا المصالح المرسلة إنما هي المصالح الغريبة التي لا تشهد النصوص الشرعية لجنسها بالاعتبار (٢٠٠٠).

وقد أثبت كثير من العلماء أخذ الإمام أحمد بالمصالح المرسلة، فإن ابن دقيق العيد يصرح بأن الإمام أحمد يقول بالمصالح المرسلة، وكان دوره بعد مالك في كثرة الأخذ بها (١٨٠٠).

كما أن الفقيه الأصولي المالكي القرافي، يقرر أنه ليست المصلحة المرسلة خاصة

<sup>(</sup>٨٢) انظر: مجموع الرسائل والمسائل لابن تيمية (٢٢/٥).

<sup>(</sup>٨٣) انظر: نظرية المصلحة (ص٤٦٩)، الاستصلاح (ص٧٧)، ضوابط المصلحة المرسلة (ص٢١٢).

<sup>(</sup>۸٤) انظر: إرشاد الفحول (ص۲٤٢)، نظرية المصلحة (ص٤٧٠)، رسالة المصلحة (ص٢٤).

بالمالكية، بل أخذت بها جميع المذاهب، ويكتفون بمطلق المناسبة (٥٥).

كما تكاد تتفق كلمة كتاب الأصول المحدثين، على أن الإمام أحمد بن حنبل يأخذ بالمصالح المرسلة، كطريق من طرق الاستدلال الشرعية، ومن هؤلاء أبو زهرة في دراسته عن الإمام أحمد بن حنبل (٢٨).

ويذكر بعض المتأخرين أن ابن القيم ذكر أصول الاستنباط عند الإمام أحمد ولم يذكر المصالح منها، وليس عدم ذكرها دليلاً على عدم اعتبارها، بل إن فقهاء الحنابلة يعتبرون المصالح أصلاً من أصول الاستنباط، وهي داخلة في باب القياس الصحيح (١٨٠٠).

وما يقرره هؤلاء من أخذ الإمام أحمد بالمصالح المرسلة، كطريق من طرق الاستدلال ورد في عبارات شيخ الإسلام بن تيمية في الفتاوى (١٨٠٠). كما يؤخذ ذلك أيضا من عبارات ابن قيم الجوزية، والذي يصرح بأن المصلحة لا يستغني عنها المكلف، وأن الحنابلة يأخذون بالمصالح الضرورية والحاجية (١٨٥).

كما نسب شيوخ المالكية إلى الإمام أحمد كثيراً من الفتاوى، التي اعتمد فيها على المصلحة، التي لا يشهد لها أصل معين بالاعتبار، لكنها تلائم تصرفات الشارع من حيث الجملة، ومن ذلك تغليظ العقوبة على شارب الخمر في نهار رمضان، وعلى من يطعن في الصحابة رضي الله عنهم، مع عدم جواز عفو السلطان عن ذلك (١٠٠).

<sup>(</sup>٨٥) انظر: شرح تنقيح الفصول (ص٣٩٤).

<sup>(</sup>٨٦) انظر: أحمد بن حنبل (ص٢٩٧)، نظرية المصلحة (ص٤٧٢).

<sup>(</sup>٨٧) انظر: المصلحة في التشريع الإسلامي (ص٥٦)، رسالة تعليل الأحكام (ص٣٧٧)، ضوابط المصلحة (ص٢٧١).

<sup>(</sup>۸۸) انظر: فتاوی ابن تیمیة (۲۹٤/۳).

<sup>(</sup>٨٩) انظر: أعلام الموقعين (٢٧٦/٣).

<sup>(</sup>٩٠) انظر: أعلام الموقعين (٣٠٣/٤).

### رأي الطوفي في المصلحة:

بالغ نجم الدين سليمان الطوفي (ت٧١٦هـ) من الحنابلة، وغالى في اعتبار المصلحة، فجعلها مقدمة على النصوص القطعية إذا عارضتها، وهذا رأي ينافي جميع المذاهب الفقهية المعتبرة، لا مذهب الإمام أحمد فقط، لأنه يؤدي إلى تعطيل النصوص التشريعية بنظر عقلى محض، وقد أجمع أئمة فقهاء المسلمين على رفض هذا الغلو(١٠٠).

خليق بالذكر أن نظرية الطوفي في المصلحة تقوم على أسس أربعة:-

الأول: استقلال العقول بإدراك المصالح والمفاسد.

الثاني: المصلحة دليل شرعي مستقل عن النصوص.

الثالث: مجال العمل بالمصلحة هو المعاملات والعادات دون العبادات.

الرابع: المصلحة أقوى أدلة الشرع (٩٢).

وقد استدل الطوفي على حجية المصلحة من وجهة نظره، من جهة الإجمال والتفصيل فقد استدل بأدلة من الكتاب، وأدلة من السنة، كما استدل على وجوب تقديم رعاية المصلحة عن النص والإجماع بأدلة تقوم على أساس أن منكري الإجماع قالوا برعاية المصالح، وأن النصوص مختلفة متعارضة، وقد ثبت في السنة معارضة النصوص بالمصالح ونحوها في قضايا مختلفة (٢٠).

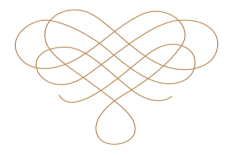
وقد أثبت العلماء من الفقهاء والأصوليين، ممن عاصروا الطوفي أو جاءوا بعده، على أن الأدلة التي قدمها لإثبات أن المصلحة التي يراها العقل مستقلاً عن النصوص،

<sup>(</sup>٩١) انظر: ضوابط المصلحة المرسلة (ص٢٠٢)، الاستصلاح (ص٧٥).

<sup>(</sup>٩٢) انظر: شرح الأربعين النووية، ملحق برسالة المصلحة في التشريع الإسلامي/ مصطفى زيد (ص٢٠٨-٢٠). نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٥٣٠-٥٣٧).

<sup>(</sup>٩٣) انظر: رسالة المصلحة (ص٢١٢)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٥٤٥-٥٤٦).

دليل شرعي يقدم على النص والإجماع، لا تنتج مطلوبه بل تفيد عكس ما رآه، ذلك أن الأدلة التي ساقها الطوفي لإثبات دعواه، تفيد إن الشارع الحكيم راعى في أحكامه التي شرعها مصالح العباد في العاجل والآجل، وأن نصوص الكتاب والسنة قد تكفلت بتحصيل هذه المصالح، فما من آية في القرآن، أو حديث في السنة، إلا وهو يشتمل على أحكام، تحقق مصلحة أو مصالح، وهي قضية تناقض دعوى الطوفي تماماً(١٤٠).



<sup>(</sup>٩٤) انظر تفصيل بيان ذلك في: نظرية المصلحة/ حسين حامد حسان (ص٥٤٣-٥٥١).

# المبحث السابع المصلحة المرسلة عند الحنفية

يشترط الحنفية في الوصف الذي يصلح أن يكون علة ، فوق مناسبته للحكم ، أن يكون مؤثراً فيه ، ويطلقون عليه المناسب المؤثر ، ويعرفون التأثير بما يدخل المصلحة المرسلة في المناسب المؤثر ، حيث يقصدون بالتأثير ، قيام النص أو الإجماع على أن وصفا بعينه مناط لحكم بعينه ، أو أن وصفا من جنس هذا الوصف مناط لحكم من جنس هذا الحكم (٥٠٠).

الأول: أن يقوم النص أو الإجماع على أن وصفا معيناً مناط لحكم بعينه، ومثاله جعل الطواف مناطاً للطهارة، وذلك لوجود المناسبة بين كثرة الطواف وبين الطهارة، إذ الحكم بطهارة سؤر الحيوان، الذي يكثر طوافه ويعسر الاحتراز عنه، فيه رفع للحرج والمشقة، ورفع الحرج والمشقة مقصود شرعي، وفوق هذه المناسبة بين الوصف والحكم، فإن الشارع قد نص على أن الطواف بعينه علة للطهارة بعينها، فقد سئل صلى الله عليه وسلم عن سؤر الهرة فقال: (إنها من الطوافين عليكم والطوافات) (١٩٥).

وبالتالي فهم يقسمون هذا الوصف قسمين:

<sup>(</sup>٩٥) انظر: التقرير والتحبير (١٥٨/١٥٨/٣)، مسلم الثبوت وشرحه (٢٦٨/٢).

<sup>(</sup>٩٦) يروى من حديث أبي قتادة -رضي الله عنه- أخرجه أبو داود في الطهارة، باب سؤر الهرة (١٠/١)، والترمذي في الطهارة، باب ما جاء في سؤر الهرة (١٢/١) وأخرجه النسائي في الطهارة والمياه، باب سؤر الهرة (٥٥١)، وأخرجه النسائي في الطهارة والمياه، باب سؤر الهرة الدارمي في وأخرجه ابن ماجة في الطهارة، باب الوضوء بسؤر الهرة والرخصة في ذلك (١٣١/١)، وأخرجه الدارمي في سننه في الطهارة، باب الهرة إذا ولغت في الإناء (١٥٣/١) وأخرجه ابن حبان في صحيح في الطهارة، باب الأسار (٢٢٢/١)، وأخرجه الحاكم في المستدرك في الطهارة، باب أحكام سؤر الهرة (١٦٠/١)، وقال: حديث صحيح، ولم يخرجاه ووافقه الذهبي في التلخيص (١٦٠/١) وأخرجه البيهقي في الطهارة، باب سؤر الهرة (٢٤٥١)، ويقول ابن التركماني في الجوهر النقي (٢٤٥١)، ولا يثبت هذا الخبر بوجه من الوجوه.

وهنا يقول الحنفية: إنه قد ثبت بالنص اعتبار عين الوصف وهو الطواف مناطا لعين الحكم وهو الطهارة، وبهذا يثبت التأثير، و هو شرط في العلل الشرعية عند الحنفية (٩٠). الثاني: وهو ما اعتبر الشارع فيه وصفا من جنس الوصف مناط حكم من جنس هذا الحكم، فيمكن أن يُمثل له بالمثال الآتي: إذا رأى المجتهد، أنه يجوز للطبيب أن ينظر للعورة، والمناط هو رفع مشقة المرض، ولم يرد نص ولا إجماع على أن مشقة المرض بعينها مناط لجواز النظر إلى العورة، ولكن الشارع اعتبر أنواعاً كثيرة من الأوصاف مغايرة لهذا الوصف، ولكنها من جنسه، فهناك أنواع كثيرة من المشاق، تجتمع مع مشقة المرض في جنس المشقة، كانت سبباً لأحكام كثيرة تجتمع مع جواز النظر في أنها أحكام فيها تخفيف ورفع لهذه المشقة، مثل مشقة السفر أوجبت قصر الصلاة، والفطر، والتيمم، ومشقة المرض أوجبت الفطر، والتيمم، والقعود في الصلاة (١٨٠). ومن الأمثلة أيضاً، الخوف من سقوط الجدار المائل على المارة، أو على مال أكثر منه قيمة، مناطاً لجواز هدم هذا الجدار، فإن المناسبة بين الحكم والوصف ظاهرة، حيث إن في الهدم إزالة ضرر، وإزالة الضرر مقصود شرعا، وليس هناك نص ولا إجماع على أن هذا الوصف بعينه مناط لحكم مغاير لهذا الحكم، ولكنه من جنسه، وذلك يظهر في منع الشارع من تلقى الركبان، رفقاً بأهل السوق، ورفعاً للضرعنهم، فالوصف هنا هو الرفق بأهل الحضر، ورفع الضرر الذي ينالهم من استئثار فرد أو طائفة بما تثبت حاجتهم إليه من السلع، وهو نوع من الضرر، مغاير لضرر سقوط الجدار، ولكنه يجمعها جنس الضرر (٩٠٠).

<sup>(</sup>٩٧) انظر: كشف الأسرار للبخاري(٣٥٣/)، التحرير لابن الهمام (ص٤٤٤)، تيسير التحرير (٣٢٣/٣)، النصوليين (ص٣٨٣)، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٥٧٠-٥٧١).

<sup>(</sup>٩٨) انظر: كشف الأسرار للبخاري(٣/٤٥٣)، التحرير لابن الهمام (ص٤٤٥)، تيسير التحرير (٣٢٤/٣)، الوصف المناسب والتعليل به عند الأصولين (ص٨٤)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٤٩).

<sup>(</sup>٩٩) انظر: نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٥٧١)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٢٤٩).

فهذه الأمثلة، جاء الاستدلال بها في مقام المصلحة المرسلة عند الأحناف، ودلت على أن شرط العلة المعتبرة، وجنس العلة عند الأحناف أن تكون مؤثرة في الحكم، الذي رتب على وفقها، وهذا الذي يشترطه الأحناف هو جزء من شرط الأصوليين والفقهاء جميعاً، أن يكون الوصف الذي يراد منه أن يكون مناطاً للحكم الشرعي، أن يكون وصفاً ظاهراً منضبطاً مناسباً (۱۰۰۰).

#### المناسب المرسل عند الحنفية:

يتضح مما تقدم، معنى التأثير عند الحنفية كما يصرح به الأحناف، ومع ذلك فإن ملائم المرسل الذي هو المصلحة المرسلة، يعد حجة عند الحنفية، فقد عرفوا الملائم المرسل بأنه "الوصف الذي لم يثبت الحكم معه في أصل ما، ولم يثبت بنص ولا إجماع اعتبار عينه في عين الحكم»، ولكن قام النص والإجماع على اعتبار وصف من جنسه في حكم من جنس الحكم الذي يوجهه، وكان اعتبار الشارع للوصف الذي من جنسه في الحكم، الذي من جنس حكمه، اعتباراً لجنس الوصف في جنس الحكم (١٠٠٠).

ويتضح مما تقدم، أن الأحناف قائلون بالمصالح المرسلة الملائمة لجنس تصرفات الشارع، كما يصرح به الأصوليون من الأحناف، ومن هؤلاء الكمال بن الهمام فقد صرح بأن ملائم المرسل هو المصالح المرسلة وأنه يجب على الحنفية قبوله (١٠٠٠).

ويصرح صاحب مسلم الثبوت بأن جمهور الحنفية يرى الاستدلال بملائم المرسل،

<sup>(</sup>١٠٠) انظر: رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥٠).، علم أصول الفقه لخلاف (ص١٨).

<sup>(</sup>١٠١) انظر: فواتح الرحموت (٢٦٧/٢).

<sup>(</sup>۱۰۲) انظر: التقرير والتحبير (۱۵۰/۳).

ولكنه لا يطلق عليه عبارة المصلحة المرسلة، بل يقصرها على المرسل الغريب، أي المصلحة الغريب، أي المصلحة الغريبة، ناسباً القول بها إلى المالكية (١٠٢٠).

كما يلاحظ، أن الحنفية يميزون الملائم المرسل عن القياس، بأن المرسل هو ما لم يثبت الوصف مع الحكم أصلاً، فيفهم من هذا بأن القياس هو إثباتهما، ولهذا فإنهم يعرفون ملائم المرسل بأنه: الوصف الذي لم يثبت الحكم معه في أصل ما، ولم يثبت بنص ولا إجماع ، اعتبار عينه في عين الحكم، ولكن قام النص والإجماع على اعتبار وصف من جنسه في حكم من جنس الحكم الذي يوجهه، وكان اعتبار الشرع للوصف الذي من جنسه في الحكم الذي من جنس حكمه اعتباراً لجنس الوصف في جنس الحكم (ئنا).

القسم الأول: ما يعلم إلغاؤه ولم يعلم اعتبار جنسه في جنسه، وهذا هو الغريب المرسل، وهو مردود عند الحنفية أصلاً.

القسم الثاني: ما علم اعتبار جنسه في جنسه، وهو الملائم، وهو المقبول عند الحنفية (٥٠٠٠). إذ إن الحنفية لا يشترطون في التأثير أن يدل النص أو الجماع على أن عين الوصف مناط لعين الحكم فقط، بل يدخلون فيه أيضاً دلالة النص أو الإجماع على أن جنس الوصف مناط أو علة مؤثرة في جنس الحكم، ومن هنا يكون الأحناف قد دخلوا المصلحة المرسلة من بابها الواسع لكن بطريقتهم المتميزة (١٠٠١).

<sup>(</sup>۱۰۳) انظر: شرح مسلم الثبوت (۲۲۲۲).

<sup>(</sup>۱۰٤)انظر: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت (۲۲۲/۲)، التقرير والتحبير (۱۵۹/۳)، تيسير التحرير (۳۱۷/۳)، الوصف المناسب (ص۲۸۵).

<sup>(</sup>١٠٥) انظر: فواتح الرحموت (٢٦٦/٢)، التقرير والتحبير (١٥٩/٣).

<sup>(</sup>١٠٦) انظر: فواتح الرحموت (٢٦٦/٢)، التقرير والتحبير (١٥٠/٣)، الوصف المناسب (ص٥٢٦).

#### تكييف الأخذ بالمسلحة المرسلة عند الحنفية:

يرى بعض المتأخرين، أن فقهاء الحنفية لم يبحثوا في المصلحة المرسلة بحثاً موضوعياً، يبينون فيه منهجهم في رعايتها، كما فعل فقهاء المذهب المالكي، ولكن الحنفية فرَّعوا كثيراً، وأفتوا كثيراً، فتاوى استحسانية من نوع استحسان الضرورة، الذي يقوم عندهم على أساس رعاية المصالح الحقة، ورفع الحرج، والسياسة الشرعية، وهو النوع الذي تندمج فيه المصالح المرسلة في تعبير غيرهم كما سبق بيانه (١٠٠٠).

وقد اختلف الأحناف في تكييف الأخذ بالمصلحة المرسلة، بعد اتفاقهم على أن ملائم المرسل مناسب، توافر بالنسبة له شرط التأثير، وأنه يجب من الحنفية قبوله والاحتجاج به، بناء على هذا الأساس، لكنهم مع ذلك اختلفوا في نوع الاستدلال به: فبعضهم يرى أن الاستدلال بالملائم المرسل ليس قياساً، بل علة شرعية ثابتة بالرأي، فتكون بمنزلة النص، لا تحتاج إلى أصل ليقاس عليه، وحجتهم: أن القياس يعتمد التسوية بين الفرع والأصل في نوع العلة، وينتقل به عين حكم الأصل إلى الفرع (١٠٠٨).

و فريق آخر من الحنفية، يرى أن الاستدلال بالملائم المرسل اعتبر جنسه في جنس الحكم، قياس وليس علة شرعية ثابتة بالرأي، إلا أنه قد يذكر الأصل وقد يترك لوضوحه (١٠٩).

<sup>(</sup>۱۰۷)انظر: الاستصلاح (ص۲۱).

<sup>(</sup>۱۰۸) انظر: مسلم الثبوت وشرحه (۲۲۹/۲) ، نظرية المصلحة (ص٥٨٠) ، الوصف المناسب (ص٥٢٩) ، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥١) .

<sup>(</sup>١٠٩) انظر: أصول السرخسي (١٩١/٢)، مسلم الثبوت وشرحه (٢٦٩/٢)، نظرية المصلحة (ص٥٨٥)، الوصف المناسب (ص٥٨٥)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥١٥).

#### الاستحسان عند الحنفية:

اشتهر عن أبي حنيفة أنه يكثر من الفتوى، اعتماداً على الاستحسان والاستصلاح، وعملاً بهما، وفتح الاجتهاد الحنفي طريقة الاستحسان، وسماها بهذا الاسم، وأسسها على نظام مضبوط، لحين الحاجة إلى هذا النوع من الاجتهاد، إلا أنه يظهر من نظرية الاجتهاد الحنفي في الاستحسان، ومن عبارات فقهائه، أنهم لا يعدونه مصدراً مستقلاً وائداً عن المصادر الأربعة الأساسية، وإنما يرونه طريقة استثنائية، تابعة للقياس المشروع، فهو التفات إلى مقاصد الشريعة العامة في ابتغاء الأصلح (۱۱۰۰).

وقد كان اعتماد أبي حنيفة على الاستحسان مثار نقد شديد، وطعن في فقهه وورعه، من أناس لم يقفوا على حقيقة الاستحسان الذي أكثر منه أبو حنيفة رحمه الله (١١١).

والسبب يرجع إلى غموض مراد الحنفية من الاستحسان، كما أن بحث قضية الاستحسان عند الحنفية بحث دقيق جداً (١١٢).

#### أقسام الاستحسان عند الحنفية:

يتفرع الاستحسان عند الحنفية إلى عدة أقسام، يمكن أن نو جزها وفقاً لما يلي:-١-الاستحسان بالنص.

٢-الاستحسان بالإجماع.

<sup>(</sup>١١٠) انظر: الاستصلاح والمصالح المرسلة / مصطفى الرزقاء (ص٦٠-٦٦).

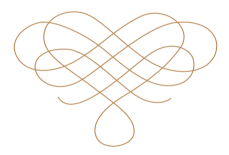
<sup>(</sup>١١١)انظر: كشف الأسرار للبخاري (٦/٤)، نظرية المصلحة (ص٥٨٥)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص:٥٢).

<sup>(</sup>١١٢) انظر: نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص٥٨٥)، علم أصول الفقه، عبدالوهاب خلاف (ص٨١)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥٢).

٣-الاستحسان بالقياس الخفي.

٤-الاستحسان بالضرورة (١١٢).

والذي يؤخذ من تعريف الأحناف للاستحسان، والأقسام التي ذكروهاله، والوقائع التي استندوا للإفتاء بها، اعتماداً على الاستحسان، تدل على أن الاستحسان الحنفي كالاستحسان المالكي، ليس قو لا بالرأي في شيء من الأشياء، وليس تشريعاً بالهوى والتشهي، وأن سنده في الواقع هو رعاية المصالح، التي شهدت لها نصوص الشريعة، سواء كانت هذه الشهادة بنص معين، أم معقول نص معين، أو بمعقول جملة نصوص اجتمعت على معنى واحد (١١٠٠).



<sup>(</sup>١١٣) انظر: علم أصول الفقه، خلاف (ص٨٠)، نظرية المصلحة (ص٥٨٩-٥٩٨)، تعليل الأحكام، شبلي (ص٣٣٨).

<sup>(</sup>١١٤) انظر: نظرية المصلحة (ص٥٩٧،٥٩٨)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥٢)، الوصف المناسب (ص٥٣٢).

## المبحث الثامن: المصلحة اللغاة

أكثر الأصوليون النقاش حول المصالح الملغاة، ذلك أن منهم من يعتبر أن هناك مصالح شهد الشرع ببطلانها، ومعنى ذلك، أن يوجد نص يدل على حكم في الواقعة، يناقض الحكم الذي تمليه المصلحة، كما أن هؤلاء يعتبرون أيضاً أن من المصالح ما لم يشهد النص لا لبطلانه ولا لاعتباره.

ومن الأصوليين من يعتبر النوعين المذكورين هما في الحقيقة نوع واحد، ذلك أن المصالح التي يقول بها الأئمة، هي إما مصالح مشهود لجنسها بالاعتبار، أو مصالح مشهو د لجنسها بالإلغاء.

وقد اعتبر الشيخ الغزالي (ت٥٠٥هـ) أن النوع الثاني الذي لم يشهد له النص لا بإلغاء ولا بالاعتبار غير موجود، على أساس أنه لا يتصور أن توجد واقعة مسكوت عنها في الشرع، لأن هذا يتضمن أن الله قد ترك الناس سدى، وإن الدين لم يكمل، وإن النعمة لم تتم، وهذا خلاف ما أخبر به الشارع سبحانه وتعالى (١١٥).

ويلاحظ مما تقدم، أن الفريق الأول يقسم المصلحة الملغاة إلى نوعين:

النوع الأول: مصالح شهد الشرع ببطلانها، وهذه تسمى بالمصالح الملغاة.

النوع الثاني: مصالح لم يشهد الشرع لا ببطلانها، ولا بإلغائها، وهذه تسمى بالمصالح الغريبة (١١٦).

<sup>(</sup>١١٥) انظر: شفاء الغليل (ص١٨٢)، نظرية المصلحة (ص١٧).

<sup>(</sup>١١٦) انظر: شفاء الغليل (ص١٨٢)، المستصفى (٢٠٦/٢)، نظرية المصلحة (١٧)، الوصف المناسب (ص٤٥٥).

أما النوع الأول، فقد مثلوا له بأمثلة متعددة، منها الفتوى التي حكاها الغزالي عن أحد الفقهاء، أنه أفتى ملكاً جامع في نهار رمضان بالصوم بدلاً من العتق، مع أنه واجد للرقبة وذلك للمصلحة، ووجه المصلحة أن الملك لا ينزجر عن انتهاك حرمة الصوم بعتق الرقبة، لأنه واجد للرقبة، إنما يزجره الصوم، وهذه مصلحة شهد الشرع ببطلانها (۱۱۷۰).

أما النوع الثاني، فقد عسر عليهم أن يمثلوا له بأمثلة من الواقع، إلا أن الشاطبي قد مثل له بمثال فرضي، وهو القول بحرمان القاتل من الميراث، معاملة له بنقيض المقصود، على أن هذا المثال ليس مثالاً لمصلحة مسكوت عنها، لأن المعاملة بنقيض المقصود أصل شرعي، شهدت له النصوص في الجملة، فالتفريع عليه عملاً بمصلحة تلائم جنس تصرفات الشارع (۱۱۱۰).

ويرى الدكتور حسين حامد حسان، أن الذين نسبوا إلى بعض الأئمة القول بهذا النوع من المصالح قد أخطأوا، وأن أحداً من هؤلاء الأئمة لم يقل بهذا النوع من المصلحة قط، وإنما أخذوا بالمصالح التي التفت الشارع إلى جنسها، وراعاها في التفريع وتشريع الأحكام (١١١).

ولعل الرأي الثاني هو الرأي الراجح، وقد رجحه بعض المتأخرين، فهو الرأي المدقق المحقق، وهو الرأي السديد، ذلك أن كل المصالح كما يفهم من التعريفات السابقة لها عند الغزالي والطوفي وغيرهما، معتبرة من الشارع بالطرق الآتية:

<sup>(</sup>۱۱۷)انظر: إكمال المعلم شرح مسلم للأبي (۲۲۳/۳)، نفح الطيب للمقري (۲۱۹/۲)، فواتح الرحموت (۲۱۲/۲)، مواهب الجليل شرح مختصر خليل للحطاب (۲۵۰٪)، التاج والإكليل للمواق (۲۳۵٪)، شفاء الغليل (ص۲۱۹)، المستصفى (۲۸۵/۲)، الوصف المناسب (ص۲۵٪)، نظرية المصلحة (ص۲۱). النظر: الاعتصام للشاطبي (۲۱٪)، نظرية المصلحة (ص۱۲۷)، رسالة المصلحة (ص۵۳)، الوصف المناسب (ص۲۵٪).

<sup>(</sup>١١٩) انظر: نظرية المصلحة (ص١٧، ١٨)، رسالة المصلحة (ص٥٤).

أ-جلب المنافع ودفع الضرر في الوقت، لأن تغييب ما ينفع الناس هو سبب من أسباب حصول الضرر لهم.

ب-دفع الضرر، وهو في نفس الوقت منفعة من المنافع، لأن حصول الضرر غالب الأحوال يكون بسبب تغييب المنافع.

وبناء على ما تقدم، فالمصلحة عند الغزالي والطوفي وغيرهما هي المحافظة على مقصود الشرع، ومقصود الشرع من الخلق خمسة:-

١-أن يحفظ عليهم دينهم.

٢-أن يحفظ عليهم نفسهم.

٣-أن يحفظ عليهم عقلهم.

٤-أن يحفظ عليهم نسلهم.

٥-أن يحفظ عليهم مالهم.

ويقرر الغزالي: أن كل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة، ولا شك أن دفعه مصلحة (١٢٠).

ويتضح من كل ما تقدم، أن المصلحة تنقسم قسمين رئيسين:-

القسم الأول: ما شهد له الشرع بالاعتبار، وهذا الاعتبار: وجود الأصل الذي يشهد لنوع المصلحة، أو لجنسها بالاعتبار، وهو أنواع.

القسم الثاني: المصلحة التي شهد الشرع ببطلانها، وهي على نوعين: -أ-ما شهد الشرع صراحة بإلغائها، وهذا الإلغاء واضح وظاهر.

<sup>(</sup>۱۲۰) انظر: المستصفى (۱/۸۸۱)، شرح تنقيح الفصول (ص۲۹۲)، جلب المصالح ودرء المفاسد (ص٤١).

ب-ما لم يشهد الشرع صراحة بإلغائها، إنما فهم ذلك من قصد الشارع تجاه مصالح الخلق (۱۲۱).

وسوف نبدأ هنا بأنواع القسم الأول، عرضاً وتمثيلاً، ثم نردفه بأنواع القسم الثاني، عرضاً وتمثيلاً.

## القسم الأول: وهي المصالح التي شهد لها الشرع بالاعتبار، والمقصود:

وجود الأصل الذي شهد لنوع المصلحة أو لجنسها بالاعتبار وهو على أنواع:أ-قيام النص أو الإجماع على أن وصفاً بعينه علة لحكم بعينه، ومن الأمثلة عليه
جعل الطواف مناطاً للطهارة، والأمثلة على هذا النوع كثيرة جداً، وأساسها رفع
الحرج والمشقة والمقصود من قبل الشارع (٢٢٠٠).

ب-اعتبار الشارع وصفاً مناسباً بعينه، علة للحكم من جنس الحكم الذي رتب على وفقه، ومثاله: علة الصغر لثبوت الولاية للأب في تزويج الصغيرة، فالولاية حكم، رتب على وفق البكارة والصغر، فرتب على هذا كله الولاية عليها بأنواعها (١٣٠٠). ج-اعتبار الشارع وصفاً من جنسه، علة للحكم بعينه، ومثلوا له بالمطر لإباحة

الجمع بين الصلاتين، في وقت واحد، وهو حكم ثبت بالنص، دل نص آخر على إباحة الجمع بين الصلاتين، في وقت واحد حال السفر، والمعتبر في هذا الحكم أن السفر ليس بعينه علة، لكن المعتبر هو أن السفر والمطر نوعان من جنس

<sup>(</sup>١٢١) انظر: مختصر ابن الحاجب بشرح العضد (٢٤٢/٢)، حاشية السعد على شرح العضد (٢٤٢/٢).

<sup>(</sup>۱۲۲) انظر: شفاء الغليل (ص۱٤٨)، مختصر ابن الحاجب بشرح العضد (۲٤٢/٢)، جمع الجوامع وشرحه وحاشية البناني (۲۸۲/۲)، التقرير والتحبير (۱٤٧/٣)، الوصف المناسب (ص٣١٦)، نظرية المصلحة (ص٥٠٠)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٥٠)، تيسير التحرير (٣١٠/٣).

<sup>(</sup>۱۲۳) انظر: شفاء الغليل (ص١٤٩) ، المستصفى (٢٩٧/٢) ، الوصف المناسب (ص٢٦١) ، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٦٥).

واحد، لأن كل منهما عارض، مظنة الحرج والمشقة (١٢٤).

د-اعتبار الشرع وصفاً من جنسه علة لحكم، من جنس الحكم الذي رتب على وفقه، ومثلوا له بتكرار أوقات الصلاة في الليل والنهار، لسقوط قضاء الصلاة عن الحائض، لأن الحائض كما هو ثابت بالنص لا تصوم، ولا تصلي في حال حيضها، وأن عليها إذا طهرت أن تقضي الصوم، دون الصلاة، ولكن رؤي، أن في إسقاطه قضاء الصلوات عنها لم يدل نص على أنه علة بذاته، ولكن في إسقاطه رفعاً للحرج والمشقة (٥٢٠).

### القسم الثاني: وهو ما يتعلق بالمصلحة التي شهد الشرع لبطلانها:

وحيث قد تقدم، الحديث عن القسم الأول المتعلق بالمصلحة المقبولة والمعتبرة، فإنه من السهل علينا أن نفهم المصلحة التي شهد الشرع ببطلانها، ذلك لأن المصالح تتداخل فيما بينها، تداخلاً يصعب على العقل أن يقرر المقبول منها والمردود، والمعتبر من غير المعتبر، واشترط في تحقيق المصلحة المعتبرة مراعاة مقصود الشارع، من حيث ما يقصده الشارع، لحقه كالعبادات، وما يقصده لنفع المخلوقين وانتظام أحوالهم كالعادات، وهي المقاصد الخمسة التي تكلم عنها الغزالي وغيره.

والبطلان والإلغاء الذي يشهد له الشارع بذلك على نوعين:

النوع الأول: المصالح التي شهد الشرع صراحة بإلغائها، مثل مطالبة المرأة -باسم الحرية وتغير الظروف وتقلبات الحضارة- بالمساواة المطلقة مع الرجل في الإرث والطلاق، ورأت

<sup>(</sup>۱۲۵) انظر: المستصفى (۱۹۹۲)، مختصر الروضة للطوفي (ص:۱۱۰)، الوصف المناسب (ص۳۵۹). (۱۲۰) انظر: المستصفى (۲۹۷/۲)، شفاء الغليل (ص/۱٤۹)، المحصول (۲۲۷/۲۲)، الإحكام للآمدي (٤/٤)، الوصف المناسب (ص۳۵۹–۳۱۱)، نظرية المصلحة (ص/۷۱)، البحر المحيط (۲۱٤/٥).

في ذلك مصلحة، فإن هذه المصلحة شهد الشرع ببطلانها، و بإلغائها صراحة، ومن ذلك أيضاً، من رأى أن من المصلحة الاقتراض من البنوك الربوية بالفائدة، فإن هذه مصلحة شهد الشرع بإلغائها، بصريح النصوص المتواترة القطعية، من القرآن والسنة (١٣٦).

النوع الثاني: وهي المصالح التي لم يشهد لها الشرع بالإلغاء صراحة، وهذا هو الذي يسميه الأصوليون بالغريب المرسل، وهي مصالح لا تعارض التشريع في الظاهر، ولكنها تعارضه في الخفاء (١٢٧).

وهذا النوع، وهم فيه بعض الأصوليين، فمثلوا له بأمثلة ظهر عند التحقيق أن الشرع شهد بإلغائها، بل من أوهامهم أنهم نسبوا تلك الأمثلة لبعض الأئمة، وربما كان هذا راجعاً إلى غموض الغريب من هذه المصلحة، وخفاء شهادة الشرع ببطلانها (١٢٨).

يضاف إلى ذلك، أن المناسب الغريب ليس له أصل معين يقاس عليه، ويكفي في رده، أنه غير ملائم لتصرفات الشرع، غاية ما فيه أنه لم يثبت إلغاؤه، فكيف يتصور ذلك من مجتهد، تأثر بجو الشريعة، وخبر مصالحها، ووقف على حقائقها، معتقداً أن اجتهاده، يوصله في النهاية إلى ما يظن أنه حكم الله في موضع اجتهاده، سيما أنه صار إماماً، يقتدى به في الفتوى، فلا يليق به مطلقاً أن ينسب إلى الشارع ما يبدو لأول الأمر بعده عن شرعه، وأكبر الظن أن هذا النوع لا يوجد في كلام الأئمة.

<sup>(</sup>١٢٦) انظر: شفاء الغليل (ص١٨٩)، المستصفى (٣٠٦/٢)، الإحكام للأمدي (٢٨٥/٣)، فواتح الرحموت (٣١٤/٣)، مختصر ابن الحاجب بشرح العضد (٢٤٢/٢)، تيسير التحرير (٣١٤/٣)، نظرية المصلحة (ص١٦٠)، الوصف المناسب (ص٤٥٥)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص١٠).

<sup>(</sup>۱۲۷) انظر: شفاء الغليل (ص١٨٩)، المحصول (٢/ق٢/٢٣٢)، مختصر ابن الحاجب بشرح العضد (١٢٢) الثقرير والتحبير (٢٤٢/٢)، التقرير والتحبير (٢٤٢/٢) الوصف المناسب (ص٤٦٤)، رسالة في المصلحة المرسلة (ص٦١).

<sup>(</sup>۱۲۸) انظر: الاعتصام للشاطبي (۱۱۰/۲)، البحر المحيط (۲۱۷/۵)، نظرية المصلحة (ص٦٠-٦٢)، رسالة في المصلحة (ص٦٠)، تعليل الأحكام / مصطفى شبلي (ص٢٦٩)، الوصف المناسب (٤٧٥-٤٧٧).

### الخاتمـة:

في هذا البحث ذكرت مجمل ما يتعلق بموضوع المصلحة بصفة عامة، والمصلحة المرسلة بصفة خاصة، مع عمل مقارنة بين المذاهب المختلفة، والآراء المتباينة، من حيث تعريف المصلحة عند الفقهاء والأصوليين وحقيقتها، وأقسام المصلحة وآراء أهل العلم في الاستدلال بها، ففي سبيل بيان مفهوم المصلحة اتضح ما يلي:

- ١- أن فقهاء المذاهب الأربعة يأخذون جميعاً بالمصلحة المرسلة، ويفتون بها، وأن الصحيح من مذهب الإمام مالك، أنه لا يقول بمصلحة لم يوافق بها مذهب جميع الأئمة.
- ٢- أن الإمام الشافعي رحمه الله، يأخذ بقاعدة المصلحة، حتى أصبحت قاعدة مضطردة في فقهه، ومثله في ذلك مثل الإمام أحمد، ولا فرق.
- ٣- يتضح من خلال بحث أقسام المصلحة عند فقهاء المسلمين، أن المصلحة التي
   لا يشهد لها نص من الشارع بالاعتبار، لا لنوعها، ولا لجنسها، هي مصلحة
   غريبة، وهي مردودة بالاتفاق، وعند أصحاب جميع المذاهب.
- 3- أن الحنفية يشاركون بقية المذاهب في عدم الاقتصار على المناسب المؤثر،
   وجاءت أقيستهم كبقية عمل الأصوليين، بل معظمها علل اعتمد فيها المجتهد
   على المناسبة.
- ٥- أنه اتضح كذلك أن المصلحة الملغاة قد اتفق سلف الأمة على أنها مصلحة ملغاة، وليست محل اعتبار عند المتقدمين والمتأخرين.

آن المصلحة المرسلة تخضع لجملة من القيود والضوابط، تضمن جريان الاجتهاد فيها وفق قواعد الفقه وأصوله، وتمنع تسييرها على مراكب الأهواء والشهوات والمصالح الشخصية.

هذا آخر المقصود فيما رمت بيانه وتحريره، ومنتهى المأمول فيما أردت إيضاحه وتحبيره، والله ولى التوفيق.

